
218

Випуск 1 (212)                                     Серія: Філологічні науки                      НАУКОВІ ЗАПИСКИ

УДК 821.161.2-32.09"19/20" 
DOI https://doi.org/10.32782/2522-4077-2025-212-32

ОСОБЛИВОСТІ ПОЕТИКИ УКРАЇНСЬКОЇ МІСТИЧНОЇ ПРОЗИ

PECULIARITIES OF POETICS OF UKRAINIAN MYSTICAL PROSE

Починок Л. І.,
orcid.org/0000-0002-4786-8398

кандидат філологічних наук, доцент,
доцент кафедри історії української літератури та компаративістики

Кам'янець-Подільського національного університету імені Івана Огієнка

Компанієць В. О.,
orcid.org/0009-0000-0238-4026

здобувачка магістерського ступеня вищої освіти
Навчально-наукового інституту української філології та журналістики
Кам'янець-Подільського національного університету імені Івана Огієнка

Стаття присвячена дослідженню основних особливостей поетики української містичної прози. Це дозво-
ляє не лише зрозуміти художні прийоми українських авторів містичної белетристики, але й глибше розкрити 
культурно-історичні, філософські та психологічні аспекти творів. Детальний аналіз цього питання допоможе 
заповнити прогалини у літературознавчій науці щодо специфіки української містики у прозі. Саме тому 
проблема дослідження особливостей поетики української містичної прози досі залишається актуальною 
для сучасного українського літературознавства. Основна мета дослідження – окреслити характерні жан-
рово-стильові риси української містичної белетристики, визначити художні прийоми, специфіку та функції 
містичних елементів. Реалізація поставленої мети передбачає розв’язання таких завдань: визначити осно-
вні теоретичні поняття – містика, символіка, архетипи; окреслити історичні витоки та традиції розвитку 
містичної прози в українській літературі; осмислити архетипи та символи, які є ключовими для української 
містичної прози; з’ясувати, як архетипи і символи відображають культурні та духовні цінності українського 
народу. У процесі виконання поставлених завдань використано такі методи наукового дослідження: тео-
ретичний метод – аналіз та осмислення наукових праць, присвячених темі містики в художній літературі, 
з метою систематизації та узагальнення знань; культурно-історичний метод – окреслення історичного та 
культурного контексту написання містичної прози; психоаналітичний метод – застосування концепцій пси-
хології для аналізу символіки, архетипів та мiстичних мотивів у текстах; герменевтичний метод – інтерпре-
тація текстів для виявлення прихованих смислів, символів, архетипів та релігійно-міфологічних мотивів; 
фольклорно-етнографічний метод – осмислення фольклорних елементів у текстах (образи, міфи, обряди) 
для розуміння їхнього значення та функцій.

Ключові слова: містична проза, містика, архетип, символ, міфологічний світогляд, філософія буття, 
людська природа. 

The article is devoted to the study of the main features of the poetics of Ukrainian mystical prose. This allows 
us not only to understand the artistic techniques of Ukrainian authors of mystical fiction, but also to more deeply 
reveal the cultural-historical, philosophical, and psychological aspects of the works. A detailed analysis of this 
problem will help to fill the gaps in literary science regarding the specifics of Ukrainian mystical prose. That is why 
the problem of researching the peculiarities of the poetics of Ukrainian mystical prose still remains relevant for 
modern Ukrainian literary studies. The main goal of the research is to outline the characteristic genre and stylistic 
features of Ukrainian mystical fiction, to determine the artistic techniques, specifics, and functions of mystical 
elements. The realization of the set goal involves the solution of the following tasks: to define the main theoretical 
concepts – mysticism, symbolism, archetypes; to outline the historical origins and traditions of the development 
of mystical prose in Ukrainian literature; to research the poetic devices used in the texts (symbols, metaphors, 
allegories, folkloric motifs, etc.); to understand the archetypes and symbols that are key to Ukrainian mystical 
prose; to find out how the archetypes and symbols reflect the cultural and spiritual values ​​of the Ukrainian people. 
In the process of fulfilling the tasks set, the following scientific research methods were used: theoretical method 
– analysis and understanding of scientific works devoted to the topic of mysticism in fiction, with the aim of 



219

 НАУКОВІ ЗАПИСКИ                    Серія: Філологічні науки                          Випуск 1 (212)

systematizing and generalizing knowledge; cultural-historical method – outlining the historical and cultural context 
of writing mystical prose; psychoanalytic method – the application of psychological concepts to analyze symbolism, 
archetypes, and mystical motifs in texts; hermeneutic method – interpretation of texts to reveal hidden meanings, 
symbols, archetypes and religious and mythological motifs; folklore-ethnographic method – analysis of folklore 
elements in texts (images, myths, rituals) to understand their semantic meaning and functions.

Key words: mystical prose, mysticism, archetype, symbol, mythological worldview, philosophy of being, 
human nature.

Постановка проблеми. Українська містична проза має багату традицію, яка сягає корінням 
у фольклор та слов’янський містицизм. У сучасному контексті літературознавства спостері-
гається відродження інтересу до містичних мотивів у літературі. Дослідження поетики укра-
їнської містичної прози дозволяє не лише зрозуміти художні прийоми авторів, але й розкрити 
культурно-історичні, філософські та психологічні аспекти творів. Детальний аналіз цього 
питання допоможе заповнити прогалини у літературознавчій науці щодо специфіки містики 
в української прозі. Тому проблема дослідження поетики української містичної прози досі 
залишається актуальною для сучасного українського літературознавства.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. На сьогодні українське літературознавство розпо-
чало активно досліджувати особливості використання містики в прозі, здебільшого у сучасній 
українській літературі. Так, у статті О. Юрчук та О. Чаплінської «Поетика містичного в худож-
ній літературі: теоретичний аспект» [1] проаналізовано, як містичні елементи створюють уні-
кальні смислові структури та впливають на художнє сприйняття. У статті виокремлено основні 
риси містичного, його жанрові прояви та способи реалізації в текстах. Історію становлення та 
жанрову систему української літератури жахів досліджено у роботі А. Трофименко «Ґенеза 
жанру горор в українській літературі» [2]. Авторка описує поєднання містики, таємничості та 
міфологічної образності в українській прозі. О. Вещикова висвітлює еволюцію уявлень про 
літературну містику протягом XIX–XX століть, наголошуючи на зміні акцентів у трактуванні 
цього феномену. Одним із ключових аспектів роботи «Категорія містичного: науковий дис-
курс і репрезентація в сучасній прозі» [3] є аналіз містикознавчого термінологічного апарату, 
що дозволяє дослідити особливості дефініцій містичного в літературі та запропонувати нове, 
авторське розуміння цього поняття. Серед досліджень поетики містичної прози варто виокре-
мити також і працю Ю. Кравченко «Жанрово-стильова парадигма сучасного українського міс-
тичного оповідання ХХІ століття» [4]. Дослідження літературознавців демонструють, що міс-
тичні образи в українській літературі є не лише відображенням багатої народної міфології, але 
й ключовими у розкритті духовних і культурних аспектів. Вони зберігають зв’язок із традиці-
ями, водночас інтегруючись у сучасні літературні контексти. Це дозволяє авторським текстам 
розширювати горизонт художнього мислення.

Мета дослідження – розкрити особливості поетики української містичної прози ХІХ–ХХ 
століття, визначити її жанрову специфіку, художні прийоми та функції містичних елементів 
у творах І. Франка «Терен у нозі», Б. Лепкого «Старий двір» та «Гостина», С. Васильченка «В 
хуртовину», В. Короліва-Старого «Вовкулака Хреб», С. Ольшенка-Вільхи «Фіолетова тінь» та 
«Рудий кіт», М.-А. Голод «Як Михайло з духами розмовляв». Основний вектор дослідження 
спрямований на висвітлення характерних аспектів поетики української містичної прози, від-
криття нових перспектив для її аналізу та інтеграції в літературознавчий дискурс.

Виклад основного матеріалу. Проблема пізнання таємничого, невідомого і містичного 
завжди привертала увагу людства. О.  Горбонос зауважує: «Розуміння містичності прийшло 
з часів поширення древніх містерій, які зосереджували окультні знання і практики, об’єднували 
в синкретичній формі різноманітність сакральних дій: магічних, релігійних, духовно-енерге-
тичних» [5, c. 8]. Містика безпосередньо пов’язана з властивостями сприйняття явищ у люд-
ській свідомості. Під «містичним» розуміється глобальна трансформація свідомості. В. Лімон-
ченко зазначає, що «пильна, твереза і неспяча свідомість не може не помітити у всій повноті 



220

Випуск 1 (212)                                     Серія: Філологічні науки                      НАУКОВІ ЗАПИСКИ

людського досвіду щось таке, що виходить за межі того, що розуміється засобами здорового 
глузду» [6, c. 192].

Найбільшим розквітом містичного контексту в українській літературі стає період роман-
тизму, якому властиві екзотичні фольклорні мотиви. Як стверджує А. Трофименко, «звер-
нення до фольклору здійснювалось за допомогою містичних образів» [2, c.  73]. Проте 
й ранній український модернізм та постмодернізм також тісно взаємодіють з народними міс-
тичними уявленнями та віруваннями й відтворюють своєрідність світобачення та життєвої 
філософії українців. 

Так, у новелі І. Франка «Терен у нозі» ключовим містичним кодом є примара хлопця, який, 
за словами центрального героя Миколи Кучеранюка, на його очах втопився під час сплаву по 
Черемошу, але якого ніхто з Миколиного товариства не бачив і не пам’ятав. Варто виокре-
мити значення цього містичного явища: «Примара (привид, фантом, дух) – образ з градаціями 
достовірності, «фізичне» відображення духовної сутності» [7, c. 84]. Микола, хоч і розуміє, 
що безпосередньо не винен у смерті хлопця, не може звільнитися від глибокого почуття про-
вини. Я. Мельник зауважує, що «загадкова смерть чужої дитини в бистрині Черемоша стала 
для Франкового героя причиною тяжких переживань, його «гріхом і мукою». Водночас – дже-
релом порятунку для цієї надмірно гордої, опанованої злобою й лихими пристрастями душі» 
[8]. Дух померлого стає уособленням сумління героя, що змінило його розгульне життя на 
екзистенційні переживання. Постійне відчуття тривоги переслідує Миколу: «Відтоді хлопець 
снився йому час від часу» [9, с. 8]. Привид стає важливим каталізатором змін у характері героя, 
схиляючи його до частих сповідей перед священиком. Однак, навіть сповідь не може заспо-
коїти Миколу. Цей конфлікт між прагненням спокою і неможливістю його знайти є основою 
психологічного розвитку героя. Терен у нозі – болісний досвід дитинства Миколиного това-
риша Юри. Терен, що забився в ногу, врятував його життя під час повені. Подібним «терном» 
для Миколи став привид хлопця: «Бог не хотів тобі дати загинути <…> сумління вичарувало 
ту примару, щоб дати спасенного штурханця» [9, с. 16]. Посередництвом містичності у новелi 
автор передає силу каяття, що дозволяє героєві звільнитися від тяжкої провини та знайти вну-
трішній мир перед смертю.

Б. Лепкий в оповіданні «Старий двір» також майстерно використовує містичні елементи, 
щоб створити атмосферу таємничості й загадковості. Для цього письменник використовує кон-
цепт дому з паранормальними явищами. Маєток був домом давньої родини воєводи. «Поняття 
ДІМ, – зауважує І. Давиденко, – сходить до біблійних та мiфологічних уявлень. З прадавніх 
часів ДІМ мислиться як центр світу і персоніфікується у вигляді духів предків. ДІМ – місткий 
космічний символ, зменшена модель всесвіту» [10, c.  144]. Одним з головних мотивів, що 
акцентуються у творі Б. Лепкого, є мотив часу та його руйнівного впливу. Маєток – символ 
минулого: «Двір майже пустий. Слуга Ксаверій, який обслуговує гостя, розповідає історії про 
старих господарів і не приховує смутку за тим, як теперішнє знищує пам’ять про колишню 
велич: "Тепер головна річ – столиця і заграниця, а про рідне гніздо ніхто не дбає"» [9, с. 43]. 
Двiр майже порожнiй – це місце, де природа й історія поступово перемагають людське праг-
нення до багатства і влади, перетворюючи розкішний будинок на примарну руїну. Значну роль 
у створенні містичного настрою відіграє дзвінок, який використовується як засіб розкриття 
трагічної історії: «Цей дзвінок… був сильніший від хлопського черепа» [9, c. 49]. Б. Лепкий 
створює образи предметів, що зберігають пам’ять про жахливі дії мешканців маєтку. Завер-
шальним акцентом у творі є сцена, де Ксаверій розповідає гостю про примару наймолодшої 
доньки воєводи, покоївка якої колись наклала на себе руки, змушена панночкою працювати 
до знемоги. Тепер дух панночки спокутує провину й щоночі чистить паркет цього маєтку: 
«Пiдпне шовкову сукню, на білій сап’янці надiне щітки та чистить, чистить, поки не запіють 
кури. І не всміхається тоді, так як на портреті. Прижмурить очі, закусить, губи і чистить» 
[9, c. 51]. За допомогою згубного впливу часу і спогадів про трагічні долі людей, автор показує, 



221

 НАУКОВІ ЗАПИСКИ                    Серія: Філологічні науки                          Випуск 1 (212)

як нерозкаяні гріхи і помилки минулого продовжують тяжіти над цим місцем, перетворюючи 
його на оселю примар. 

У новелі Б. Лепкого «Гостина» автор майстерно втілює мотив потойбіччя та містичності 
через поєднання психологічних деталей, тривожних образів і натяків на незбагненні події. 
Присутність містичного сприймається через неясні прояви, які переживає головний герой 
у домі свого товариша-священика, що вказує на зв’язок із потойбічним світом. Священик вира-
жає неспокій i тривогу, особливо коли починає зауважувати невідомі звуки та рухи. Він блідне, 
відгукується на ледве помітні шуми та навіть залишає свого гостя, щоб перевірити джерело 
звуків: «Не гнівайся. Але бачиш, є речі, які не снилися філософам. Вона була у мене. Звідтам, – 
тут показав на цвинтар. Приходить часом і грає» [9, c. 63]. Це занепокоєння вказує на його 
глибокий внутрішній зв’язок із потойбіччям та ймовірним взаємозв’язком від нього. У творі 
виокремлено образи: образ вікна та відчинених дверей – автор символічно використовує вікно 
як кордон між внутрішнім і зовнішнім світами, живими та мертвими, відчинивши його, герой 
ніби відкриває доступ до таємничого; образи ночі та осіннього дощу – нічні шуми, шелест 
листя та звуки подібні до тихих зітхань, це підсилюється осіннім дощем, який «вколисує» 
героя до сну, немов змушує прийняти невидиму присутність.

Містика у творчості Б. Лепкого глибоко пов’язана з темами потойбіччя, пам’яті та незримих 
зв’язків між життям і смертю. Автор розкриває мотив потойбiччя і загадковості через символи, 
незвичний часопростір i атмосферу «застиглого часу». Він передає присутність містичного, 
яке охоплює героя і змушує його осмислювати важливість життя та пам’яті. У оповіданнях 
«Старий двір» та «Гостина» Б.  Лепкий створює особливий простір, де межа між реальним 
і надприродним розмивається. Завдяки символам, тривожним образам і специфічному часо-
простору, автор передає думку про невидиму, але постійно присутню силу потойбічного, яка 
впливає на життя людини. Отож містика у творчості Б. Лепкого виражає глибоку філософську 
ідею про життя і смерть як взаємопов’язані сили, що мають вплив одна на одну. Б. Лепкий 
показує, що потойбіччя – це не просто світ привидів, а невіддільна частина реальностi, яка 
зберiгає пам’ять про минулі гріхи та нагадує про важливість чесного життя.

Тема потойбіччя та спілкування з духами в українській літературі є складною та багато-
гранною. Новела М.-А. Голод «Як Михайло з духами розмовляв» демонструє цю тему з осо-
бливою виразністю. Через історію Михайла Туркевича, який з дитинства виявляє надзвичайні 
здібності, авторка розкриває символічну глибину потойбічних явищ. Здатність ясновидіння 
в героя виявляється у передчуттях майбутніх подій: «Михайло <…> одного дня несподі-
вано приїхав додому та довго умовляв батька, щоб уважав на себе… не простудився» [11]. 
За кілька тижнів його батько, о. Микола, помирає від застуди, що стає підтвердженням дару 
передбачення Михайла. Подібні пророцтва у творах вказують на нерозривність долі людини 
та її життя, слугують символом зв’язку між минулим, теперішнім і майбутнім. Розмови 
Михайла з померлими родичами та знайомими стають для нього своєрідною місією – він 
виконує їхні прохання, які залишились невиконаними при житті, допомагаючи душам знайти 
спокій. Михайло стає посередником між двома світами, повертаючи гармонію між живими 
та померлими людьми. На думку Н. Понікаровської, «ставлення до смерті та померлих, роз-
ділення їх на чистих (предків) та нечистих (заложних) покійників демонструють світоглядні 
установки, що амбівалентно впливають на життя певної соціокультурної спільноти в цілому» 
[12, c. 36]. У новелі М.-А. Голод цей мотив розкривається через присутність духів як повсяк-
денної реальності, яка допомагає Михайлу зрозуміти суть життя. Сцена появи привида ксьон-
дза, котрий з’являється до Михайла з проханням упорядкувати залишені ним документи сим-
волічно нагадує, що потойбічне – це не лише особисті, а й суспільні зв’язки, і їх важливо 
підтримувати в гармонії, навіть коли життя людини обірвалося. Новела М.-А. Голод – це роз-
думи про життя, смерть і зв’язок між поколіннями. Уособлення потойбічного в образах духів 
і видінь стає своєрідним дзеркалом, яке відображає внутрішній світ персонажів, їхні сумніви, 



222

Випуск 1 (212)                                     Серія: Філологічні науки                      НАУКОВІ ЗАПИСКИ

тривоги, і навіть почуття провини. Потойбічне не відокремлене від повсякденного – воно 
присутнє поруч, впливаючи на вибір і дії живих. 

У творі С. Ольшенка-Вільхи «Фіолетова тінь» тема містики та образу примар допомагає 
розкрити екзистенційні питання про смерть, любов і сприйняття реальності. Автор викорис-
товує символіку, атмосферу невизначеності та алегоричні образи, щоб створити світ, де реаль-
ність і надприродне переплітаються. Фіолетова тінь постає алегорією смерті, яка переслідує 
Мрі та Марка. Її поява супроводжується моторошною атмосферою, що підсилює відчуття 
фатальності: «У вікні стояла велетенська фіолетова тінь. Затрималась хвилинку на шибках, 
пізніше пройшла крізь них і впала на кімнату» [13, с. 240]. Цей опис створює враження, що 
смерть є невидимим, але постійним супутником людини. У сцені, де Мрі описує свою «гостю», 
містика набуває більш персоніфікованого характеру: «Прийшла до мене й кивала пальцем – 
кликала мене… Отака старенька бабуся у фіолетовій сукні… Принесла зі собою запах далеких 
морів і країн» [13, с. 238]. Цей образ уособлює смерть в культурній традиції, де старенька жінка 
часто асоціюється з переходом на той світ. Важливо, що Мрі сприймає цю зустріч не з остра-
хом, а як певну неминучість. Примари у творі символізують не лише надприродні явища, але 
й внутрішні переживання героїв. Після смерті Мрі, Марко бачить її образ у повсякденному 
житті, що свідчить про неприйняття втрати коханої йому людини. Портретовий образ Мрі, на 
який дивиться Марко, також не позбавлений містичного підтексту: «Тепер побачив у ньому 
те, чого шукав раніше – очі. Так, це були сині, глибоко-розумні очі Мрі. Дивились йому про-
сто в душу і смутно всміхались» [13, с. 239]. Ця деталь підкреслює, що навіть після фізичної 
смерті Мрі її духовна присутність залишилася для Марка реальною.

Містичні сили у творах також відіграють роль каталізаторів, які провокують розвиток 
сюжету, впливають на життя персонажів, як це сталося у сюжеті оповідання С.  Ольшенка-
Вільхи «Рудий кіт». Рудий кіт у цьому творі є символічною істотою, яка виконує роль прові-
сника нещастя і смерті. Кіт з’являється у найкритичніші моменти, коли Сидір потопає або при 
фатальній аварії машини, що підкреслює його зв’язок із лихом. Рудий кіт у творі має зловісний 
вигляд, що робить його більше схожим на демона чи духа, ніж на звичайну тварину: «Рудий кіт 
засміявся… Кіт… Розумієш… Так, як злобна людина <…> Стояв спокійнісінько за мною і смі-
явся… аж білі зуби вишкірив…» [13, с. 244]. Такий моторошний образ кота дозволяє читачеві 
сприймати його як істоту, що знаходиться поза межами нормального світу, між світом живих 
і потойбіччям. 

Поширене в українській містичній прозі й використання образів міфічних істот, що набу-
вають своєрідної смислової інтерпретації і трансформації відповідно до авторського задуму. 
Зокрема, образ містичної істоти представлений в оповіданні С. Васильченка «В хуртовину». 
Автор у характерному для нього гумористичному стилі вимальовує образ чортика: «Молодень-
кий чортик, що його випустили святами пожирувати, з радощів брякнувся прямо в кучугуру 
снігу, зарився в його головою, а ногами став таке виробляти, що зразу знялася курява, за якою 
не видно стало світу» [13, с. 28]. Нечиста сила як уособлення бурхливої природної стихії беш-
кетує та бавиться з людьми – сільським старшиною Василем Мироновичем та писарем Анто-
ном Агафоновичем, які охоче втягуються у його витівки та піддаються на чортячі підступи. 
Саме в цей момент на тлі традиційного народного сміховинного колориту проступають їдкі 
іронічні нотки: старшина та писар сваряться й безтямно гамселять один одного, виявляючи 
цілком людські «чортячі» риси – злостивість, нахабство, в’їдливість, гнівливість. 

Натомість, В. Королів-Старий в оповіданні «Вовкулака Хреб» надає міфічній істоті глибо-
кого й поважного сенсу, що розширює семантику міфічного архетипу перевертня – традицій-
ного образу, «який відображає істоту, належну до двох світів, природного та надприродного, 
одночасно. Двоїста природа перевертня розумілася як дворушництво (наявність двох душ)» 
[14, c. 295]. Вовкулака Хреб, син престарої Смерті, у творі В. Короліва-Старого постає як хра-
нитель цвинтарного спокою: «Кожної ночі виходив він зі своєї хатинки, що була під хрес-



223

 НАУКОВІ ЗАПИСКИ                    Серія: Філологічні науки                          Випуск 1 (212)

том найстарішої могили козака-запорожця Заграйдуди, тихим кроком обходив усі могилки» 
[13, с. 270], – та як оберіг історичної пам’яті народу: «Знав майже всі наші видатніші цвинтарі; 
знав, де поховано того чи іншого нашого славного небіжчика, бував на знаменитих бойови-
щах, де колись річками лилася кров козацька, й багато доброго зробив він для чесних кісток 
шляхетних мерців – запорожців» [13, с. 269]. Древній Вовкулака гуртує навколо себе усіх істот 
у тій місцині: Лісовика, Водяника, мавок, русалок, хух, упирів, що шанують його за мудрість 
і дослухаються до його розповідей. А от самі люди, що характерно для творів В. Короліва-
Старого, значно поступаються «нечистій силі» своїми чеснотами, виявляючи властиві людям 
зажерливіть, жадібність, байдужість, лицемірство й цинізм. Містичний образ старого Вовку-
лаки постає у творі потужним засобом для осмислення як внутрішніх, так і зовнішніх конфлік-
тів двоїстої людської душі. 

Висновки. Українська містична проза є унікальним культурним явищем, яке має глибоке 
історичне та соціальне підґрунтя. Її розвиток став можливим завдяки впливу фольклорних 
традицій, релігійних уявлень і міфічної символіки, що закладені у свідомостi українського 
суспільства. Українська культура має міцний зв’язок із природою, надприродним i духовним 
світом. Це зумовило створення колоритних художніх образів i напружених сюжетів. Містичні 
елементи, які формувалися століттями, стали універсальними інструментами для осмислення 
складних духовних і моральних конфліктів, що непокоїли суспільство в різні історичні епохи. 
Однією з характерних особливостей української містичної прози є інтеграція фольклорних та 
міфічних мотивів у літературний контекст. Образи упирів, вовкулак, примар не лише допо-
магають створити атмосферу загадковості та емоційної напруги, але й виконують важливі 
сюжетні та символічні функції. У поетиці української літератури ці образи синтезують язич-
ницькі, християнські та народні уявлення про світ, збагачуючи тексти багатошаровою симво-
лікою. Містична проза водночас постає як засіб художньої алюзії, філософського осмислення 
буття та складної людської природи. Містичність стає засобом інтеграції традиції у сучасний 
культурний контекст, зберігаючи свою актуальність і значущість для читача. Отже, містична 
проза в українській літературі є надзвичайно багатогранним явищем, яке поєднує естетичну 
складність, філософську глибину та культурну значущість. Її вивчення відкриває нові пер-
спективи для розуміння як національної літературної традиції, так і універсальних культур-
них процесів.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Юрчук  О.О., Чаплінська  О.В. Поетика містичного в художній літературі: теоретичний аспект. 

Вісник Житомирського державного університету імені Івана Франка. 2024. № 103. С. 42–52. 
2.	Трофименко А.В. Ґенеза жанру горор в українській літературі: дис. на здобуття наук. ступ. докт. 

філос. спец. 035 Філологія». Київ, 2023. 259 с.
3.	Вещикова О.С. Категорія містичного: науковий дискурс і репрезентація в сучасній прозі. Вісник 

Харківського національного університету імені В.Н. Каразіна. 2017. Вип. 76. С. 129–133.
4.	Кравченко  Ю. Жанрово-стильова парадигма сучасного українського містичного оповідання 

ХХІ століття. Вісник Житомирського державного університету імені Івана Франка. Філологічні науки. 
2023. № 1. С. 27–38.

5.	Горбонос О.В., Карюхіна А.І. Містичний світ як складова простору художньої літератури: істо-
рико-культурологічний аспект. Вісник Дніпропетровського університету імені Альфреда Нобеля. Серія: 
Філологічні науки. 2015. № 1. С. 6–10.

6.	Лімонченко  В.В. Гностичний характер революційної свідомості як свідчення дехристиянізації 
сучасного світу. Науковий вісник Чернівецького університету. Філософія. 2015. Вип. 7. С. 189–193.

7.	Лесняк-Пушонкова В.І. Феномен примарного як явище сучасної візуальної культури. Вісник Чер-
каського університету. Серія: Філологія. 2018. № 1. С. 79–87.

8.	Мельник Я.І. Тайнопис гуцульських образків Івана Франка: аналіз містичних мотивів у творчості 
письменника. Франко: Наживо / Franko: Live. 30.11.2017. URL: http://surl.li/cfresv (дата звернення: 
03.01.2025).



224

Випуск 1 (212)                                     Серія: Філологічні науки                      НАУКОВІ ЗАПИСКИ

9.	Антологія української містичної прози / упорядкув. і передм. Ю.П. Винничука. Харків : Фоліо, 
2018. 473 с.

10.	 Давиденко І.В. Когнітивний аспект концепту ДІМ – HOUSE / HOME в англійській мові: особли-
вості перекладу в межах різних доменів. Вісник ХНУ імені В.Н. Каразіна. Серія: Іноземна філологія. 
Методика викладання іноземних мов. 2016. Вип. 84. С. 143–150.

11.	 Потойбічне. Антологія української готичної прози / уклав Юрій Винничук. TextBook. 2005. URL: 
https://textbook.com.ua/literatura/1541357034 (дата звернення 03.01.25).

12.	 Понікаровська  Н.А. Відображення танатологічної міфології в українських народних казках. 
Вісник Маріупольського державного університету. Серія: Мистецтвознавство. 2013. Вип. 16. № 1. 
С. 35–40. 

13.	 Фіолетова тінь. Добірка української містичної прози / упоряд. Анастасія Бідонько; передм. 
Галина Пагутяк. Київ: ВГ «Ще одну сторінку», 2024. 288 с.

14.	 Філоненко С.О. Вовкулаки починають і програють: мотив перевертня в сучасній українській 
белетристиці. Наукові записки Бердянського державного педагогічного університету. Серія : Філоло-
гічні науки. 2014. Вип. 4. С. 295–301. 


